
BIENIO EVANGELIZACIÓN Y CATEQUESIS

ASIGNATURA:
MISIÓN CON LOS ALEJADOS. 

LOS NUEVOS AREÓPAGOS

SESION 13: 
ALGUNOS DESAFÍOS 

DE LA NUEVA EVANGELIZACIÓN



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

SESION 13: ALGUNOS DESAFÍOS DE LA NUEVA EVANGELIZACIÓN

Capítulo V: ¿Cuáles son los actuales desafíos de la Nueva Evangelización?

¿Discípulos y misioneros, o discípulos-misioneros?

¿Nuevas cristiandades, o comunidades creativas?

¿Evangelizar sólo “en”, o también “desde” las periferias?

¿Primer anuncio, o primer impacto?

¿Familia, escuela, parroquia, movimiento…? ¿juntas, separadas o revueltas?

¿Catequesis sacramental, o catequesis de iniciación cristiana?

¿Del creo a la Palabra, o de la Palabra al credo?

¿Repensamos lo de las nuevas expresiones y el nuevo lenguaje? 

¿Aprendemos y aprovechamos la pedagogía narrativa de la fe?

¿Aprendemos y aprovechamos los nuevos lenguajes de la cultura mediática?

¿Puede la información religiosa ser evangelizadora?

¿Mensajes directivos, y discursivos o mensajes provocativos y testimoniales?



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

Recuerda el cardenal De Kesel

una afirmación del Papa 

Francisco en su viaje apostólico 

a Marruecos: "el problema no es 

ser pocos, sino ser 

insignificantes, convertirse en 

una sal que ya no tiene sabor de 

Evangelio -este es el problema-, 

o en una luz que ya no ilumina 

(cf. Mt. 5,13-15). Creo que la 

preocupación surge cuando a 

nosotros, cristianos, nos 

abruma pensar que solo 

podemos ser significativos si 

somos la masa y si ocupamos 

todos los espacios. Vosotros 

sabéis bien que la vida se juega 

en la capacidad que tengamos 

de ser fermento allí donde nos 

encontremos y con quien nos 

encontremos, aunque eso 

aparentemente no nos aporte 

beneficios tangibles e 

inmediatos”.

¿Nuevas cristiandades o comunidades creativas?

➢ ¿Comunidades creativas? Ya como cardenal, Joseph Ratzinger artículo esta 

expresión para definir la Iglesia del futuro, una Iglesia formada por “comunidades 

creativas”. Para muchos resultó escandaloso. Incluso algunos lo interpretaron como 

una señal de alarma profundamente pesimista ante el avance de la secularización, 

cuando lo cierto es que siempre se refirió a ello como una providencial oportunidad 

para la Iglesia, la de renacer de entre las cenizas de la profunda crisis tanto de la 

cultura occidental tradicional como de la modernidad, con nuevo rostro y nuevo 

impuso misionero. Se trata de esas minorías formadas por las comunidades 

cristianas de base, en las parroquias, en los grupos carismáticos, en diversas 

instituciones, en los movimientos eclesiales, en los ámbitos de presencia social de 

los cristianos... 

➢ Ni San Juan XXII, ni San Pablo VI, ni el beato Juan Pablo I, ni San Juan Pablo II, ni 

Benedicto XVI, ni el Papa Francisco, mostraron jamás ni el más mínimo atisbo de 

nostalgia por los tiempos de “cristiandad”. No sólo porque estos estuvieron en gran 

medida ligados al poder temporal de la Iglesia (ya sea en Roma con los Estados 

Pontificios, ya sean las iglesias locales con los Estados confesionales), sino porque 

a lo largo de la historia siempre estos escenarios socio-culturales han sido 

artificiales, y no se han fraguado a partir de verdaderos encuentros y conversiones 

personales y libres de la mayoría de los miembros de su población, social y 

políticamente más considerados súbditos que ciudadanos de dichas sociedades. 



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Primer anuncio, o primer impacto?

➢ El primer anuncio: “es el primero en un sentido cualitativo, porque es el 

anuncio principal, ese que siempre hay que volver a escuchar de diversas 

maneras y ese que siempre hay que volver a anunciar de una forma o de otra a 

lo largo de la catequesis, en todas sus etapas y momento” (EG, 164).

➢ Hay que tener una mirada prudente con respecto a algunas propuestas de 

moda, traídas de EEUU (bajo nombres bíblicos (Emaús, Éfeta, Bartimeo, Life

Teen, etc..), que, en rigor, no son de primer anuncio sino más bien de “primer 

impacto”: 

1º/ Porque van más dirigidos a los alejados que a los lejanos. 

2º/ Porque se trata de experiencias de evangelización de impacto temporal 

(normalmente un fin de semana), en las que se incluye la recepción de los 

sacramentos (de la Reconciliación y de la Eucaristía), por lo que, por 

definición, no son de primer anuncio estrictamente hablando. 

3º/ Porque aún han de pasar por un proceso de vigilancia y eventual 

corrección por parte de la Iglesia. Funcionan a modo de franquicias, eluden 

la vinculación canónica, y tienen peligro de caer en la persuasión coercitiva.



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Primer anuncio, o primer impacto?

➢ En esta misma línea, se advierte también como cada vez se extienden más 

este tipo de iniciativas religiosas “turísmaticas”, al tiempo supuestamente 

espirituales y supuestamente evangelizadoras, que de algún modo, como 

explica Tote Barrera, reactualizan a los “giróvagos” (monjes que iban de 

monasterio en monasterio huyendo de la vida monacal estable con la excusa 

de buscar lugares espirituales como quien va de flor en flor), y a los 

“sarabaítas” (siempre a la última en milagros, sanaciones y manifestaciones 

extraordinarias) del siglo X que a San Benito tanto le preocupaban. Porque 

ambas tipologías a la postre están a la búsqueda del “último subidón 

espiritual”. 

➢ El jesuita José Luis Olaizola distingue aquí entre las “lágrimas efímeras” y las 

“lágrimas con huella”, porque la emoción religiosa verdadera debe llevar a 

algún tipo de conversión, nace de mirar afuera, a Dios, o de escuchar su 

palabra, o de comprender su amor o de sentir pasión por este mundo 

complejo. No la provoca un yo enamorado de su propio sentimiento, sino un 

Tú que sorprende, descoloca y seduce. No es puro sentimiento, implica 

después reflexión, concreción, contenido. Y no busca la exhibición en redes y 

likes, sino que tiene el punto discreto de aquello que sentimos 

verdaderamente íntimo.



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Repensamos lo de las nuevas expresiones y el nuevo lenguaje? 

• El cristiano no debería intentar, al menos en primera instancia, que el otro entienda y 
comprenda su fe. Debería, simplemente, darse. Y al darse a sí mismo, compartir (que 
es dar sin dejar de tener lo que se da) lo más precioso que tiene: su fe. Claro que 
intentará hacerlo del modo más compresible posible, pero sin pretensiones. Y antes 
de intentar que el otro lo entienda, e incluso que entienda su fe, lo que intentará es 
entenderla él mismo, explicarse a sí mismo (y luego compartirlo sin temor), ese don 
que ninguna palabra termina de explicar. 

• Y en esta situación, surge la palabra humana que evoca la Palabra con mayúscula 
en su inabarcable misterio, que trasciende mi lenguaje y el lenguaje del otro. 
Entonces habla Él, la Palabra hecha carne. Él es la “única evangelización”, el “único 
evangelizador”, y el único lenguaje sobre Dios y sobre el hombre. También habla el 
evangelizador, y habla también su interlocutor. Hablan los dos. Lo acogen en el 
silencio y lo comparten, con un código binario elemental, porque la condición para 
que este lenguaje se haga comunicación es que ese amor que lo define sea tan 
purificador que “des-interesa” al evangelizador y “des-posiciona” al evangelizado.

• Por eso deberíamos saludar un cambio de paradigma a la hora de abordar la palabra 
revelada. Como explica Salvatore Curró, esta palabra supone una larga lista de 
cambios de prioridad expresiva: “la primacía del decir al otro sobre el decir sobre el 
otro, del decir amando sobre el decir amor, del decir respondiendo sobre el decir la 
respuesta (…) Del decir en verdad al decir la verdad, del decir permitiendo a Dios 
decirse sobre el decir a Dios”. 



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Repensamos lo de las nuevas expresiones y el nuevo lenguaje? 

➢Cuando nos encontramos ante el lenguaje de la Palabra de Dios podemos 
buscar inmediatamente un significado cognitivo cuando no sólo 
moralizante. No es que la Palabra no provoque al entendimiento y al 
comportamiento, pero no es esto lo primero que enseña. Lo primero que 
enseña es un encuentro, una vida, no un significado. Si nos fijamos en el 
mismo nombre de Jesús (“Dios salva”), vemos, como nos dice Ignace 
Verhack, que “afecta a todas las dimensiones de nuestra humanidad; a 
nuestra debilidad (nuestros fracasos y errores, y especialmente al hecho 
de no ser capaces de todo y de siempre). 

➢No se trata sólo de algo que ocurrió hace dos mil años. Es una realidad 
que quiere acercarse a nosotros en la actualidad”. Todo el Evangelio nos 
sitúa ante esta prioridad. Ni los primeros discípulos le piden explicación al 
Maestro de lo que dice y hace, sino que le preguntan “¿Dónde vives?”, ni 
Jesús les dice “venid y os explicaré”, sino “venid y veréis” (Cf. Jn 1, 35-
42). Tampoco Jesús da una lección sobre el tratado “Dios uno y trino”. Y 
eso que él es el único que nos lo podría explicar con suficiente rigor. Pero 
en cambio, nos reveló el misterio trinitario de Dios mostrándonos su 
singularísima intimidad con el Padre. Nos lo revelo sin revelarlo, siendo, no 
diciendo, siendo él, ni diciéndose a él.



Libro “¿Ha fracasado la Nueva 
Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Aprendemos y aprovechamos la pedagogía narrativa de la fe?

➢ Los misioneros que en el siglo XVI fueron a Oriente aprendieron las lenguas de los 
nativos de aquellos pueblos, no tanto y no sólo como lenguas “traducibles” a la 
lengua de los misioneros, sino como vehículos para entrar en sus culturas. ¿Y los 
misioneros del siglo XXI? Están llamados a adentrarse en los lenguajes del hombre 
de hoy, sobre todo el de las nuevas generaciones, que son sobre todo de modo 
global los lenguajes de la cultura mediática. 

➢ Empecemos por hablar de lenguaje del relato, como una de las características 
principales del lenguaje mediático (de vuelta de los maga-relatos ideológicos del 
siglo XX, se escuchan más los micro-relatos que los macro-relatos), pero a la vez 
una de las características principales del lenguaje de la Evangelización de siempre.

• La pedagogía de la narración, por otra parte, constituye la forma más susceptible 
de fidelidad a la experiencia religiosa desde la palabra leída o escuchada. El relato 
religioso tiene siempre un componente simbólico, ya sea histórico (describe el 
acontecimiento asombroso), o parabólico (narración sapiencial que puede 
incorporar otros recursos como la metáfora o extravagancia de doble sentido y la 
hipérbole o exageración retórica). Siempre es alegórico porque siempre rompe las 
barreras del espacio y del tiempo, universalizando su contexto, diciendo algo más 
allá del presente narrado, indagando el sentido de su pasado y de su futuro, y, 
sobre todo, implicándose en cada momento en la historia concreta de las personas 
y de los pueblos.



Libro “¿Ha fracasado la Nueva 
Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Aprendemos y aprovechamos la pedagogía narrativa de la fe?

➢Como explica Paul Ricoeur, sólo este lenguaje le permite al ser humano 
reconocer la continuidad en la discontinuidad de su propia identidad: 
“Conocerse consiste en interpretarse a uno mismo a partir del régimen 
del relato histórico y del relato de ficción”. Porque en el relato se produce 
una sintonía entre la verdad que se comunica y la verdad que uno ya 
reconoce, que siempre es una verdad quebrada, en camino. 

➢No se trata de un relato lineal, en el que todo lo que sucede es esperado, 
tristemente previsible, o, peor aún, no pasa nada. En el relato, los 
personajes no carecen de discordancias, es decir, no llevan una vida de 
continuum concordante. Más bien es todo lo contrario: aparecen 
acontecimientos inesperados que en lo personal denomino puntos de 
quiebre, que le dotan al relato de un acontecimiento imprevisto que viene 
a quebrar o romper con la linealidad monótona del relato predecible. 

➢ Justamente son esos puntos de quiebre los que captan la atención y 
terminan por atrapar el interés del lector, quien se identifica, se reconoce, 
se recrea, en él o en los hechos que han venido a alterar la quietud del 
personaje”. 



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Aprendemos y aprovechamos los nuevos lenguajes de la cultura mediática?

➢Debemos enmarcar este aprovechamiento en el vasto ámbito de la 
evangelización de la cultura y de la evangelización a través de la cultura, y de 
todas las modalidades artísticas (arquitectura, escultura, pintura, literatura, 
teatro, fotografía, cine, y producción audiovisual, etc..)

➢Consideramos clarificador distinguir en este sentido entre leguaje mediático 
digital y lenguaje mediático audiovisual. Evidentemente se entrecruzan, porque el 
recurso audiovisual ya prácticamente sólo se utiliza a través de soportes 
digitales, y porque estos, en gran medida, no tendrían mucho recorrido sino 
incorporasen los recursos audiovisuales. Ambos confluyen, decía Benedidcto
XVI, en “un nuevo modo de aprender y de pensar, así como nuevas 
oportunidades para establecer relaciones”. Pero, aun así, podemos hablar de dos 
lenguajes, interdependientes, pero diferentes. 

➢ Pero la calve principal de estos nuevos espacios comunicativos, nueva cultura, y 
nueva oportunidad para la misión, consiste en que “la verdadera cuestión no es 
cómo utilizar las nuevas tecnologías para evangelizar, sino cómo convertirse en 
una presencia evangelizadora en el continente digital” (DC,371). Esto supone que 
del lenguaje digital no tenemos sólo que aprovechar, discretamente, su 
exposición en los recursos digitales, sino captar sus peculiares códigos 
lingüísticos, como son el de la comunicación narrativa (que ya abordamos 
anteriormente), o el de la preponderancia de la imagen, el simbolismo, o la 
interacción de los sentidos (sinestesia). Entre otras cosas revalorizando el 
lenguaje de la liturgia, con toda su riqueza de códigos comunicativos, o el 
lenguaje del arte sagrado.



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Aprendemos y aprovechamos los nuevos lenguajes de la cultura 
mediática?

➢ El lenguaje audiovisual es especialmente inmediato, conciso, simple, 
y provocativo. También especialmente vulnerable a una doble 
manipulación (en el sentido no peyorativo, sino técnico del término): 
emotiva y evocativa (recorriendo seis códigos lingüísticos a la vez: 
luz, color, ritmo, palabra, música, enfoque), y cognitiva (primacía de 
la percepción a la atención y la comprensión). 

➢Características de este nuevo lenguaje como la fortísima velocidad 
en la fragmentación de la imagen, el simple y escaso uso de palabra, 
y la proliferación de golpes de impacto sonoro y visual, podrían 
poner en duda que el lenguaje audiovisual sirva para evangelizar, y 
menos para suscitar la inquietud y el asombro religiosos. 

➢Nos equivocaríamos. Los géneros propios del testimonio (sobre 
todo el relato y la semblanza), son especialmente adecuados a los 
diversos formatos del lenguaje mediático; pero, sobre todo, son 
especialmente adecuados para el formato audiovisual (no tanto para 
su transmisión televisiva,), sino para su transmisión a través de la 
Red.



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Mensajes directivos y discursivos o mensajes provocativos y 
testimoniales?

➢ Los desafíos de la Nueva Evangelización, como desafíos siempre de 
inculturación de la fe, nos llevan también a dos dialécticas 
interesantes, en las que nos jugamos no solo el cómo sino sobre 
todo el qué de la evangelización hoy: Por un lado, nos encontramos 
con la dialéctica entre la directividad y la provocación en la 
comunicación de la fe. Y, por otro lado, nos encontramos con la 
dialéctica entre dos tipos de mensajes, los discursivos y los 
testimoniales. 

➢ En cuanto a la dialéctica entre mensajes directivos y mensajes 
provocativos parece claro qué, aunque no hay sido el modo 
preponderante duranta siglos de la evangelización, esta ha ser lo 
menos directiva posible. La renovación de la enseñanza religiosa, de 
la catequesis, y de la pastoral, pasa por el cambio que se da entre 
una comunicación entre un “docente” que explica, y un “discente” 
que entiende y aprende; y una comunicación en la que el “testigo de 
la fe” provoca las cuestiones más vitales mientras que su 
interlocutor permite que se despierten en él inquietudes hasta ahora 
latentes.



Libro “¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?”: pág. 409-615.

¿Mensajes directivos y discursivos o mensajes provocativos y testimoniales?

➢ Se trata de una clara opción pedagógica por un estilo “facilitador”, o “no 
directivo” (Carlo Rogers), o socrático, en el acompañamiento personal y grupal. 

• En el estilo directivo, la persona dice lo que tiene que hacer el otro, se le 
impone desde fuera, como experto, en función de su rol. Lleva a la persona 
por una determinada dirección. Se utilizan consejos, la persuasión, las 
soluciones concretas, la corrección, pero podría dar lugar a la 
manipulación, en chantaje, el juicio moralizante. 

• En el estilo facilitador, el acompañante recurre a las capacidades del 
acompañado, a sus recursos, a su responsabilidad, a que busque 
alternativas. Será sobre todo escuchado, el objetivo es que sea 
responsable de su crecimiento”. 

➢ El estilo directivo suele ir acompañado de la imposición de las ideas de la fe y 
de la moral como indiscutibles, basándose en que el interlocutor viene a ser 
instruido en una fe, y en una manera de entender la vida, porque ya él o sus 
padres han aceptado de ante mano, y sin ninguna duda, esos presupuestos. 

➢Mientras que del estilo facilitador deviene un modo de compartir la fe que 
escucha, que no da nada por hecho, ni asumido, ni vivido por el interlocutor, 
sino que a partir de su realidad personal se le ofrecen pistas que le sirvan para 
ponerse en actitud de búsqueda, y se le ofrecen respuestas solo a las 
preguntas que explícita o implícitamente se haga.



Gracias


	Slide 1: BIENIO EVANGELIZACIÓN Y CATEQUESIS   ASIGNATURA: MISIÓN CON LOS ALEJADOS.  LOS NUEVOS AREÓPAGOS  SESION 13:  ALGUNOS DESAFÍOS  DE LA NUEVA EVANGELIZACIÓN
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14

