



# BIENIO EVANGELIZACIÓN Y CATEQUESIS

ASIGNATURA: MISIÓN CON LOS ALEJADOS. LOS NUEVOS AREÓPAGOS

**SESION 3:** 

LOS PROCESOS PERSONALES: CERCANOS, ALEJADOS Y LEJANOS

Manuel María Bru Alonso

Delegado Episcopal de Catequesis de la Archidiócesis de Madrid

Presidente de la Fundación Crónica Blanca



#### ¿Procesos sociales o procesos personales?

- ➤ Ya hemos mencionado términos como creyentes e increyentes, religiosos y espirituales, ateos y agnósticos, etc... Términos que, por un lado, limitan y encasillan forzosamente, e irrealmente, a los encuestados. Y, por otro lado, no corresponden a la subjetividad religiosa propia de la era post-secular.
- ➤ Tampoco los conceptos que el Magisterio de la Iglesia ha ido utilizando para designar la situación del proceso secularizador (secularización, apostasía silenciosa, eclipse de Dios, indiferencia y prescindencia religiosas), son utilizados por dicho Magisterio para clasificar a las personas por su religiosidad, sino para mostrar los cambios sociológicos en dicho proceso.
- ➤ Y tampoco los nombres a las diversas hermenéuticas de los sociólogos de este mismo proceso (secularismo, post-secularismo, y post-secular) pretendían en absoluto definir posiciones subjetivas de los involucrados en estos contextos sociales analizados: no existen personas secularizadas, post-secularizadas, o post-seculares, sino que esas personas y las poblaciones que las conforman viven bajo la influencia de estas situaciones sociales que se han sucedido en el tiempo, y que describen la relación entre la sociedad y la religiosidad.
- > Unos y otros, no nos han descrito a las personas en sus procesos personales, sino que nos han descrito procesos sociales que involucran a las personas.



UNIVERSIDAD SAN DÁMASO VERITATIS VERBUM COMMUNICANTES

¿Procesos sociales o procesos personales?

¿Nos serviría para describir los procesos personales la clasificación que hizo San Pablo VI en su exhortación *Evangelii nuntiandi (49-57):* los que están lejos, el mundo descristianizado, las religiones no cristianas, los fieles, el secularismo ateo, los que practican, las muchedumbres, y las comunidades de base? Sí, y no.

- No, porque esta clasificación esta muy ligada a la realidad social y al lenguaje de hace sesenta años, no a la de hoy en día, y se mantiene, como en las clasificaciones sociológicas, en el plano de la estratificación, no en el de la relación.
- Sí, si aprovechamos de ella un eje de tres términos que describen una dinámica relacional y no una colmena con celdas estáticas. A saber, la relación dinámica entre cercanos, alejados y lejanos de la fe cristiana y de la Iglesia.

Se trata de una trilogía respetuosa con las personas y con sus procesos que favorece el acercamiento misionero de la Iglesia, más como madre que acoge, que como maestra que enseña, y jamás separar, dividir o encasillar a las personas.

- Siempre que entendamos esta trilogía interconectada en círculos no separados, sino con intersecciones y espacios convergentes, que dibujan escenarios diversos pero compartidos.
- > Y siempre que en cada una de las tres categorías descubramos nuevas distinciones para establecer con quienes las personifican diálogos abiertos a la misión evangelizadora.



Taulus I I. VI-

EVANGELII NUNTIAND

La evangelización del mundo contemporáneo

EXHORTACIÓN APOSTÓLIC DE S.S. PABLO V





#### ¿Procesos sociales o procesos personales?

- Esta trilogía encuentra además fundamento en la encíclica Redempotoris missio (nº 33) de san Juan Pablo II, que relaciona directamente estas tres categorías con la propuesta de la Nueva Evangelización, ordenadas de otro modo al que aquí proponeos, para los que tradicionalmente la Iglesia ha puesto en marcha la misión ad gentes para los lejanos, la acción pastoral para los cercanos, y los nuevos desafíos evangelizadores para los alejados: "Mirando al mundo actual, desde el punto de vista de la evangelización, se pueden distinguir tres situaciones:
  - En primer lugar, aquella a la cual se dirige la actividad misionera de la Iglesia: pueblos, grupos humanos, contextos socioculturales donde Cristo y su Evangelio no son conocidos, o donde faltan comunidades cristianas suficientemente maduras como para poder encarnar la fe en el propio ambiente y anunciarla a otros grupos. Esta es propiamente la misión ad gentes.
  - Hay también comunidades cristianas con estructuras eclesiales adecuadas y sólidas; tienen un gran fervor de fe y de vida; irradian el testimonio del Evangelio en su ambiente y sienten el compromiso de la misión universal. En ellas se desarrolla la actividad o atención pastoral de la Iglesia.
  - Se da, por último, una situación intermedia, especialmente en los países de antigua cristiandad, pero a veces también en las Iglesias más jóvenes, donde grupos enteros de bautizados han perdido el sentido vivo de la fe o incluso no se reconocen ya como miembros de la Iglesia, llevando una existencia alejada de Cristo y de su Evangelio. En este caso es necesaria una nueva evangelización o reevangelización".







¿Procesos sociales o procesos personales?

Y esta trilogía coincide con laque propone el Papa Francisco en *Evangelii Gaudium (14)*:

- "En primer lugar, mencionemos el ámbito de la pastoral ordinaria, animada por el fuego del Espíritu, para encender los corazones de los fieles que regularmente frecuentan la comunidad y que se reúnen en el día del Señor para nutrirse de su Palabra y del Pan de vida eterna. También se incluyen en este ámbito los fieles que conservan una fe católica intensa y sincera, expresándola de diversas maneras, aunque no participen frecuentemente del culto. Esta pastoral se orienta al crecimiento de los creyentes, de manera que respondan cada vez mejor y con toda su vida al amor de Dios.
- "En segundo lugar, recordemos el ámbito de las personas bautizadas que no viven las exigencias del Bautismo, no tienen una pertenencia cordial a la Iglesia y ya no experimentan el consuelo de la fe. La Iglesia, como madre siempre atenta, se empeña para que vivan una conversión que les devuelva la alegría de la fe y el deseo de comprometerse con el Evangelio.
- "Finalmente, remarquemos que la evangelización está esencialmente conectada con la proclamación del Evangelio a quienes no conocen a Jesucristo o siempre lo han rechazado.

  Muchos de ellos buscan a Dios secretamente, movidos por la nostalgia de su rostro, aun en países de antigua tradición cristiana. Todos tienen el derecho de recibir el Evangelio. Los cristianos tienen el deber de anunciarlo sin excluir a nadie, no como quien impone una nueva obligación, sino como quien comparte una alegría, señala un horizonte bello, ofrece un banquete deseable. La Iglesia no crece por proselitismo sino por atracción".

EXHORTACIÓN APOSTÓLICA

EVANGELII GAUDIUM

DEL SANTO PADRE

FRANCISCO



verbo divino



Los cercanos de siempre, los incombustibles, los titubeantes... ¿Y los descartados?

En primer lugar, los cercanos que, jocosamente, podríamos llamar "los de siempre". En muchas comunidades se habla, medio en broma, medio en serio, del grupo parroquial LDS...

- ➢ Pero cuidado, no caigamos en la trampa de infravalorarlos. Cuantas veces hemos oído decir o hemos dicho que las iglesias se quedan vacías, que sólo van mujeres mayores, y que ya no habrá nadie cuando ellas ya no estén por ley de vida. Lo curioso es que sabemos que este comentario ya se hacía en la primera mitad del siglo pasado y, evidentemente, aquellas "mujeres mayores" de entonces, no son las de ahora.
- ➢ Basta con señalar, como tantas veces recuerda el Papa Francisco, la importancia que tienen los abuelos y las abuelas actualmente en la transmisión de la fe, mucho más, en general, que los padres. Y la importancia que tiene esa mayoría femenina en los grupos eclesiales, gracias a la cual en gran medida se ofrece más clara y visiblemente en rostro maternal de la Iglesia.



Los cercanos de siempre, los incombustibles, los titubeantes... ¿Y los descartados?

Los cercanos se consideran creyentes y, más o menos, participantes (más preciso eclesialmente que "practicantes").

- ➤ La palabra creyentes resulta demasiado concisa para designarlos, pareciendo reclamar en su contraste la palabra "no creyentes", que, aunque la usan los encuestadores, pastoralmente es del todo inapropiada, pues a nadie se le debe de definir por lo que no es, sino por lo que es.
- Y la palabra participantes suscita en unos una visión demasiado amplia, y en otros demasiado estrecha.

Si usásemos la expresión "los de casa", podríamos parecer justificar una cierta exclusión, como si los alejados y los lejanos, en el plan de Dios, y sobre todo en su corazón, no fueran también "de casa", de la misma fraternidad universal a la que esta llamada a abrazar la Iglesia, porque:

- > "la Iglesia es en Cristo como un sacramento o señal e instrumento de la íntima unión con Dios y de la unidad de todo el género humano" (*Lumen Gentium*, nº 1).
- ➤ Y, como dice el Papa Francisco, "en la Iglesia hay espacio para todos, ninguno sobra, hay lugar también para el que se equivoca, para el que cae, para el que le cuesta".









Los cercanos de siempre, los incombustibles, los titubeantes... ¿Y los descartados?

Podríamos decir que "los de siempre", y los incombustibles, son los más conscientes de formar parte del "Santo Pueblo de Dios":

- Que es como al Papa Francisco más le gusta designar a la Iglesia, revalorizando al máximo la expresión que innovo el Concilio Vaticano II, pero enfatizando con el añadido "santo" que no se trata de una categoría sociológica, como algunos críticos al Concilio dicen, sino cien por cien teológica.
- ➤ Los "de siembre", los "incombustibles", o en general los "cercanos", no son los únicos que forman parte del Santo Pueblo de Dios, pero si son los que tienen más conciencia de pertenecer al "Santo Pueblo de Dios".

Cercanos son también los titubeantes (¿ los "no practicantes"?), que han roto la práctica de la misa dominical:

- Una ruptura vivida subjetivamente como una falta moral, de la que recuerdan haber aprendido que es "materia de confesión", pero que les resulta ya todo ello demasiado impositivo.
- No lo consideran, mayoritariamente, como una pérdida de fe. Tampoco una salida de la comunión eclesial, ya que su pertenencia a la Iglesia era connatural a su contexto familiar y social, y no tenía nada que ver con la pertenencia a una comunidad en su sentido más profundo, y ni siquiera a su sentido meramente asociativo.





Los cercanos de siempre, los incombustibles, los titubeantes... ¿Y los descartados?

Muchos de ellos, además, no se consideran identificados con esa etiqueta de "no practicantes":

- > O bien porque practican en no pocas manifestaciones de la religiosidad popular, o de la devoción tradicional,
- > o bien porque se han hecho a la idea de "aprovechar", cuando acuden al acto religioso familiar o social (bodas, bautizos, primeras comuniones y funerales), para "revivir" su confesión de fe, e incluso recibir la eucaristía y algunos, si se tercia, el sacramento de la reconciliación.

Los "cercanos", como vemos, son muy variados.

- ➤ Tendríamos que incluir entre ellos también a no pocos "escépticos", para quienes autodefinirse creyente o no creyente les resulta difícil, pero en cambio consideran que puestos a creer en que van a creer sino en la fe en la que han sido educados.
- Y, si lo pensamos bien, también tenemos que incluir a no pocos "espirituales", en permanente frontera con los alejados, quienes, sin más referentes culturalreligiosos que los católicos, conducirán su "no confesionalidad" por los caminos de una espiritualidad echa a la carta, pero con ingredientes católicos.



Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelizaci ón?": pág. 69-98.

Los cercanos de siempre, los incombustibles, los titubeantes... ¿Y los descartados?

- ➤ También habría aquí que incluir, como explica Rafael Ruíz, a otras dos categorías de confesantes católicos "a su manera", como son los "alternativos", críticos con algunos aspectos del dogma católico, pero sobre todo de la moral católica, y los "laxos", que, lógicamente, son "de casa" de pleno derecho, si las comunidades cristianas no caen en la tentación de buscar una "Iglesia de puros", "un círculo pequeño y cerrado", en lugar de una "sala amplia", una comunidad "con los ojos abiertos de par en par, para acoger a todos", como pide el Papa Francisco.
- ➤ No incluiría yo entre los laxos a una categoría de católicos que quieren seguir estando cerca de la Iglesia, y que parece que no pocos en ella estén deseando que se alejen de ella, por lo que, aunque suene muy fuerte podemos atrevernos a llamarlos cercanos "descartados". Me refiero sobre todo a los que mal llamamos "en situaciones canónicas irregulares".
- Y ya puestos, ¿no son también "cercanos" a la Iglesia los miembros de las Ilamadas comunidades LGTB que abrazan la fe en Cristo y participan en vida de la Iglesia, a pesar de que, algunos católicos de a pie, los marginen, y tengan sobre ellos ideas preconcebidas totalmente inadecuadas y superadas?



UNIVERSIDAD

SAN DÁMASO



Los cercanos en tierra hostil ¿Y familias frágiles en la transmisión de la fe?

- Hoy habría que poner en cuestión la diferencia tan radical entre acción misionera y acción pastoral, y tender a incluir la segunda en la primera.
- ➤ Siendo el cuidado pastoral hoy muy distinto, en todo caso, a como se hacía antes, en un entorno social y cultural que había normalizado la identidad católica, hay que tener en cuenta las nuevas circunstancias, situaciones, dificultades y tentaciones de los miembros de las comunidades cristianas, y sobre todo de las familias cristianas.
  - Ya sean las del "atrincheramiento" ante la "hostilidad" percibida desde el entorno social y la cultura dominante,
  - o las de la "privatización religiosa", también como modo, ciertamente diferente, de abordar la permanencia en la fe y en la iglesia en un entorno hostil.
- ➤ Tal vez venga bien, con todo, ilustrar aquí una modalidad de la segunda tentación, la de la privatización religiosa, que conviene tener en cuenta porque acecha a muchos jóvenes católicos a situarse con un pie dentro (de la iglesia), y otro pie fuera, en pista de salida a la incorporación al grupo de los alejados, por la dinámica de la "apostasía silenciosa", sin siquiera tener que mediar ningún cambio de ideas o ningún malestar especial.



Jóvenes y laicidad



La revista de Estudios de juventud del Instituto de Juventud del Gobierno de España publicó en 2010 un artículo titulado "Privatización, desinstitucionalización y persistencia de la religión en la sociedad española".



#### Los cercanos en tierra hostil ¿Y familias frágiles en la transmisión de la fe?

- > Hablamos de un "catolicismo vergonzante", que trataría de compaginar la fe vivida personalmente sin fracturas relevantes, y la socialización positiva en el entorno familiar, con su difícil reconocimiento explícito en los entornos juveniles en los que se mueve, y, por tanto, con dificultades para una socialización más amplia.
- > No les resulta difícil a estos jóvenes justificar esta posible contradicción cuando reciben permanentemente el mensaje laicista de que la fe sólo se puede vivir en privado, y que manifestarlo públicamente molesta en una sociedad plural, pero fundamentalmente laica.
- > Un ejemplo real ilustra mejor que ninguna explicación teórica esta casuística. Lo contó un estudiante en primera persona. Con su mejor amigo de la universidad se fue a Milán un año con el programa Erasmus...



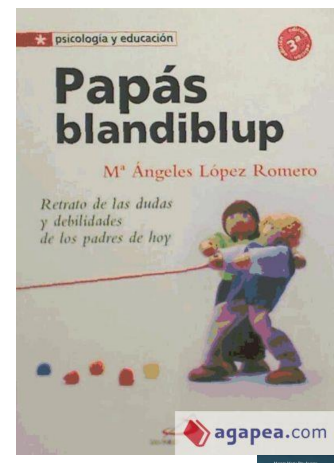






#### Los cercanos en tierra hostil ¿Y familias frágiles en la transmisión de la fe?

- > Otra mirada necesaria en torno a los cercanos es la de la realidad plural de la familia cristiana.
- La periodista Mª Ángeles Romero dice que el tipo de familia más común hoy, entre las familias jóvenes, independientemente de su fe y pertenencia a la Iglesia, es el de los padres "blandiblup", "tan blanditos y pegajosos como aquel moco verde con el que jugábamos cuando éramos niños".
- > Ella nos presenta este listado de siete tipos de familias cristianas:
  - 1/ Las familias liberales, que no preparan el terreno para que la fe pueda arraigar en sus hijos, porque dicen "que decidan ellos cuando sean mayores y tengan criterio propio".
  - Las familias acomplejadas, "que no suelen expresar su fe para no tener que dar explicaciones ni ser vistos como bichos raros en medio de un contexto de increencia".
  - 2/ Las familias de creyentes "aficionados", que no dudan en confesar la fe, pero que "se apoyan en el *Jesusitodemivida*, las visitas esporádicas a la Iglesia, la compra de la primera Biblia, y la preparación a la primera comunión"...

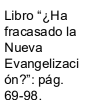




Los cercanos en tierra hostil ¿Y familias frágiles en la transmisión de la fe?

- 3/ Las familias de creyentes sociales, en las que "no se profundiza en los parámetros de la fe, sino que se entrega a los hijos en herencia como un todo monolítico y sin fisuras que actúa como una llave que abre muchas puertas, y que no debe ser cuestionada porque sería motivo de aislamiento social (...) Pero que, al hilo de una formación religiosa de calidad, se abren interrogantes y se plantean dilemas que permitan madurar en la elección personal, pueden ser vistos en la familia como una amenaza o la causa de conflictos familiares en lugar de como una aportación beneficiosa al crecimiento y la maduración personal de los hijos".
- 4/ Las familias creyentes comprometidas, en las que "la fe se vive fundamentalmente como compromiso e implica un alto nivel de auto-exigencia. Pero dichos compromisos e implicaciones no tienen por qué llevar aparejado el éxito seguro en la transmisión de la fe".
- 5/ Las familias fundamentalistas, en las que "los hijos deben seguir por obligación el mismo camino que sus padres y guardar las estrictas normas del grupo. Participan en el nivel familiar en concentraciones de tipo religioso y otras de carácter social y político".
- 6/ Las familias de conversos por interés, que incluye a "padres no creyentes, incluso antirreligiosos, que sin embargo confían en la calidad de la enseñanza que imparten los colegios religiosos, y por ello aceptan a regañadientes que sus hijos sean educados en la fe que corresponde al ideario de estos centros con tal de contar con una plaza en ellos".







#### Los cercanos en tierra hostil ¿Y familias frágiles en la transmisión de la fe?

- > Por supuesto, además de estos siete tipos de familias más o menos "cercanas", están las familias cristianas satisfactorias, que podemos incluir en la categoría de "los de siempre" y los incombustibles.
- Lejos de ser "perfectas" -en todas las familias, como decía el Papa Francisco, "vuelan los platos"-, viven con naturalidad su identidad católica, que las ayuda a convivir con sus limitaciones, y a asumir sus diversas particularidades.
- > Y esto, tanto en cuanto a la confesión de la fe católica de sus miembros, como a su identidad como "iglesia doméstica", como al empeño en transmitir la fe de generación en generación en un clima de libertad y de maduración personal.
- > Sin que estas notas supongan necesariamente que en estas familias no se viva la experiencia de la cruz, en la que el testimonio de fe de sus miembros conviva con diversas rupturas matrimoniales, entre hermanos o intergeneracionales, con problemas con los hijos, con dependencias y adicciones, o con "descartes" laborales y sociales.



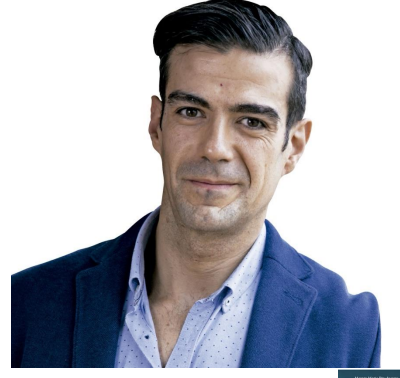






#### Los cercanos en tierra hostil ¿Y familias frágiles en la transmisión de la fe?

- Queda claro que los cercanos no merecen por parte de la Iglesia solamente una "solicitud pastoral", sino un acompañamiento verdaderamente misjonero.
- Y pensemos en que damos por su puesto, que hablar de cercanos o de alejados de la fe, y por tanto del Evangelio, es lo mismo que hablar de cercanos o de alejados de la Iglesia.
- Ya sabemos que el "creo en Jesús, pero no en la Iglesia", es teológicamente una contradicción, pero existencialmente no todo el mundo hoy está en condiciones de descubrirlo tan fácilmente...
- Como dice el director de Vida Nueva, José Beltrán, "sigo dándole vueltas a un guante que me lanzó Cristina: Hoy por hoy, no sólo hay más ateos que cristianos en España, sino que hay más católicos fuera que dentro de nuestras iglesias. No le falta razón. Si cambiamos la categoría de católicos prácticamente por la de católicos que hacen vida el Evangelio, el porcentaje cambia. A lo mejor están más alejados de la institución, pero no de Jesús. No me atrevo a dar cifras".





# Los cercanos en tierra hostil ¿Y familias frágiles en la transmisión de la fe?

- ➤ Y en casos más extremos, pensemos en esas familias que, "por interés", buscan para sus hijos una educación católica, y que, siendo también de familias de creyentes sociales, "se abren interrogantes y se plantean dilemas" que tienen que ver con las consecuencias del ideario cristiano, más en concreto, con la Doctrina Social de la Iglesia.
- ➢ A los jesuitas mártires de El Salvador no les hubieran asesinado si no fuera por el rencor de algunas familias potentadas que enviaron a sus hijos a la Universidad Centroamericana de El Salvador (UCA), cuya educación los convirtió en "rebeldes" para sus padres, es decir, jóvenes cristianos con conciencia social, hijos de católicos de "toda la vida" que, en el mejor de los casos, miraron para otro lado con el asesinato de los jesuitas, y, en el peor de los casos, fueron cómplices de ese asesinato por el continuo hostigamiento hacia ellos desde su poderosa atalaya social.

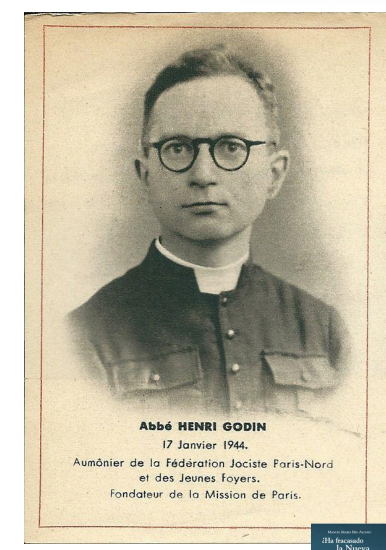


Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelizaci ón?": pág. 69-98.



# Los alejados llevados por la corriente... ¿los del Seat 600, y el efecto boomerang?

- ▶ Pasemos al segundo grupo, a los alejados. En la Iglesia, sobre todo en la que peregrina en la Europa que tras la llustración francesa empezó a ser, como se empezó a decir de Francia ya antes del Concilio Vaticano II, "tierra de misión", es hoy indiscutible la prioridad de su mirada misionera (y no sólo su "solicitud pastoral"), puesta en los alejados de la fe y de la iglesia,
  - ya sea en los que se alejaron de la fe por alejarse de la Iglesia,
  - como de los que se alejaron de la iglesia por alejarse de la fe, pero concretándose, cronificándose, y visibilizándose, siempre bajo la forma del alejamiento de la Iglesia.
- De ellos, dicen el Papa Francisco, que "tal vez la Iglesia se ha mostrado demasiado débil, demasiado lejana de sus necesidades, demasiado pobre para responder a sus inquietudes, demasiado fría para con ellos, demasiado autorreferencial, prisionera de su propio lenguaje rígido; tal vez el mundo parece haber convertido a la Iglesia en una reliquia del pasado, insuficiente para las nuevas cuestiones; quizás la Iglesia tenía respuestas para la infancia del hombre, pero no para su edad adulta"





Los alejados llevados por la corriente... ¿los del Seat 600, y el efecto boomerang?

- Son los alejados que, habiéndose hallado en la Iglesia, más o menos conducidos a ella o más o menos convencidos por ella, participando o simplemente estando en su entorno referencial (la Iglesia como referente institucional de creencias y valores heredados) y vivencial (con experiencias eclesiales concretas: parroquias, congregaciones, colegios, etc...), por diversas razones se alejaron de ella,
  - silenciosamente -como apuntábamos al hablar de la apostasía silenciosa, llevados por la corriente secularista-,
  - o concienzudamente, por experiencias, personales o de su entorno, claramente negativas, o simplemente desmotivadoras.
- ➤ De una y de otra forma -paulatina y casi inconscientemente, o concienzuda y dramáticamente- si volvemos la mirada a los años sesenta, no nos será difícil reconocer este alejamiento "amable", en cuanto no problemático, de la fe, que algunos han denominado la "secularización tranquila".



Como dice Rafael Ruíz Andrés, "hemos perfilado una cotidianidad progresivamente alejada de aquella sociedad de profunda integración entre el día a día de la población y la religión"



Los alejados llevados por la corriente... ¿los del Seat 600, y el efecto boomerang?

- ➤ Cuando la fe está sostenida no tanto por una experiencia propia, una maduración y aceptación personales, no sólo por un Estado confesional, sino por un contexto sociocultural confesional, cualquier ligero desajuste o pequeña grieta en el ambiente circundante, en las costumbres, en el irrumpir de nuevas modas y estilos de vida, se convierte en un imprevisto coladero en el que el alejamiento de esa fe heredada.
- Asomémonos, aunque sea someramente, al fenómeno del alejamiento de la fe vivido de un modo más concienzudo, y, como decíamos antes, propiciado por experiencias, personales o del entorno, ya sean claramente negativas, anti-testimoniales, o dramáticas, o ya sean simplemente desmotivadoras.
- ➤ Con respecto a estas últimas, las desmotivadoras, que son las menos problemáticas de entre las que son fruto de una decisión libre tomada en conciencia, convendría incluir las vinculadas al llamado efecto boomerang, que según la psicología es "una forma de comunicación persuasiva enviada a un receptor, pero devuelta con la reacción contraria. Así, el resultado consecuente no es el mensaje original, el que se pretendía".



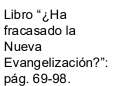
En una entrevista radiofónica de la periodista Cristina López Schligting a Javier Martín, autor de un libro publicado con ocasión del 70 aniversario de la fabricación de los primeros automóviles SEAT 600 en España, que nadie duda que son un icono incomparable del desarrollo económico de la sociedad española y de los hábitos de movilidad de ese periodo, el autor del libro dijo sin pestañear que con la compra masiva de estos coches "la gente dejo de ir a misa para ir a dar una vuelta".



#### Los alejados llevados por la corriente... ¿los del Seat 600, y el efecto boomerang?

- > Benedicto XVI hablo muchas veces de este "cansancio de la fe" que Ileva, paulatinamente, de la pertenencia y la cercanía a la Iglesia al alejamiento de la iglesia. Y no sólo atribuida al continente europeo, sino también al americano, en el que, tras más de quinientos años de su primera evangelización, también se percibe este mismo fenómeno.
- En su viaje a Méjico en el año 2012, recordando la concreción de la Nueva Evangelización en la Asamblea del Episcopado Latinoamericano en Aparecida con el nombre de "Misión Continental", explicó que está misión "tiene precisamente el cometido de hacer llegar esta convicción a todos los cristianos y comunidades eclesiales, para que resistan a la tentación de una fe superficial y rutinaria, a veces fragmentaria e incoherente. También aquí se ha de superar el cansancio de la fe y recuperar la alegría de ser cristianos, de estar sostenidos por la felicidad interior de conocer a Cristo y de pertenecer a su Iglesia".



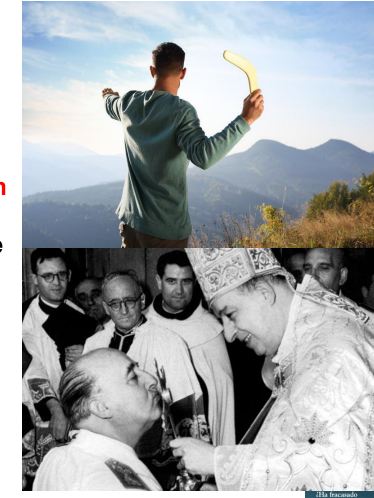






Los alejados llevados por la corriente... ¿los del Seat 600, y el efecto boomerang?

- Pero convendría, una vez más, poner el foco especialmente en España, para descubrir como en nuestro país este efecto boomerang ha podido producirse a una escala distinta al resto del Continente.
- La percepción de imposición, en gran medida estuvo anímicamente vinculada al poder de un Estado totalitario que se justificaba a si mismo en el relato de "la Cruzada", como Estado victorioso tras una persecución religiosa, que a su vez pudo en no pocos casos convertirse indebidamente en justificación para una post-cruzada en los años de la post-guerra, una especie de exaltación externa de la piedad religiosa, o "arenga pastoral", tan de la mano del poder político, que más que pastoral podría pasar por ser apremio social de exaltación nacional.
- La descripción del efecto boomerang es por tanto fácilmente reconocible especialmente en los años sesenta y setenta: el catolicismo en España es percibido como algo caduco y, permítaseme la expresión, "cansino", sobre todo ante el despertar del europeísmo y del mundialismo por parte de una sociedad en creciente desarrollo económico, la revolución cultural de mayo del 68, etc...





Los alejados llevados por la corriente... ¿los del Seat 600, y el efecto boomerang?

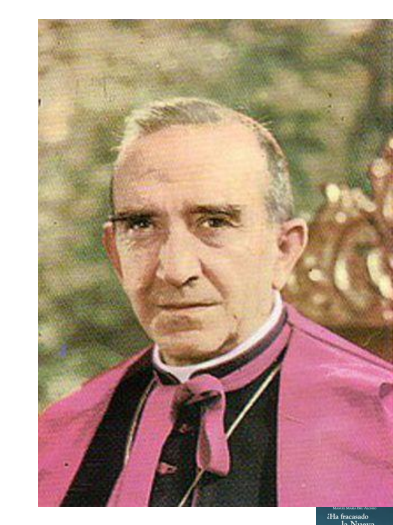
- ➢ Gran parte de la sociedad española no percibió, o lo hizo insuficientemente, el cambio que la misma Iglesia estaba dando, no para tratar de retener a la gente en sus espacios de participación y de celebración eclesial, sino para ser fiel a su vocación y misión bien entendidas, las que sinodalmente se habían discernido en el Concilio Vaticano II.
- Un aggiornamento, como se le llamó a todo ese proceso de inculturación del Concilio, que en la Iglesia española fue tan rápido como generoso, con una inusitada capacidad de desprendimiento de las actitudes caducas y de adaptación a las nuevas, con una no menos acogida a las nuevas sensibilidades sociales y políticas, aprovechando sus privilegios no para afianzar sus lazos con el poder político aún establecido, sino muy al contrario, para dar cobijo y cobertura institucional a los movimientos de renovación que preparaban la transición política.
- La imagen de las parroquias en los últimos rescoldos del franquismo, acogiendo los "encierros" de los trabajadores de los sindicatos y los afiliados a los partidos políticos clandestinos, como si tuviesen inmunidad diplomática, y los obispos y los sacerdotes impidiendo la entrada de "los grises", forma parte del imaginario visual de aquella época convulsa...





Los alejados llevados por la corriente... ¿los del Seat 600, y el efecto boomerang?

- Aunque también fue un efecto en gran medida frenado y mitigado en algunos escenarios concretos, como es el caso de gran parte de los barrios obreros madrileños que tanto crecieron con la migración interna, sobre todo de extremeños y andaluces.
- Merece la pena resaltar la gran labor, sin duda de Nueva Evangelización, aunque entonces aún no se la llamará así, de monseñor Casimiro Morcillo González, arzobispo de Madrid entre 1964 y 1971, que creó doscientas dieciséis parroquias en tan solo seis meses (entre marzo y agosto de 1965), nombrando a sus párrocos aun cuando estás no tenían ni templo ni, en algunos casos, terreno designado para construirlo.
- Estas parroquias fueron verdaderos centros de acogida social y cultural únicos en sus barrios, y dibujaron una red capilar de -llamémosla como queramos- promoción social evangelizadora o evangelización involucrada en la promocional social, ante la cual la "secularización tranquila" y el efecto boomerang, en gran medida tornaron en "evangelización tranquila", y en acogimiento eclesial afectivo y efectivo.



Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 69-98.



