



#### **BIENIO EVANGELIZACIÓN Y CATEQUESIS**

ASIGNATURA: MISIÓN CON LOS ALEJADOS. LOS NUEVOS AREÓPAGOS

SESION 2: EL FENÓMENO DE LA SECULARIZACIÓN

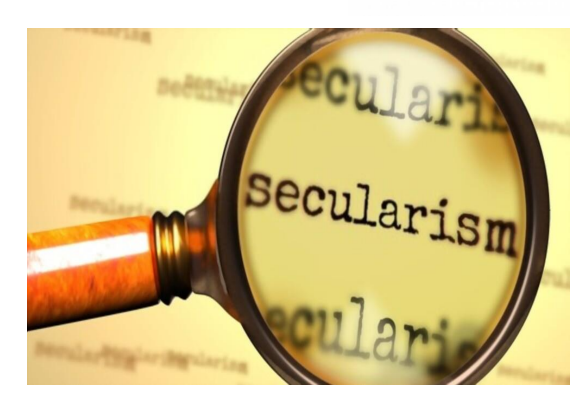
Manuel María Bru Alonso

Delegado Episcopal de Catequesis de la Archidiócesis de Madrid
Presidente de la Fundación Crónica Blanca



#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- Empezamos por la pregunta más obvia: ¿Qué entendemos por el término "secularización"?
- Hay cuatro connotaciones del término secularización:
  - de saeculum, la primera, lo secular,
  - de saecularizatio, las otras tres: secularización canónica, reconversión de propiedades eclesiásticas, y proyecto laicista.
- Evidentemente, aquí nos referimos a la última, por exclusión de las tres primeras, pero sin la connotación ni "de proyecto", ni de "laicista". No porque este proyecto no exista, sino porque constituye sólo una de las formas, entre otras muchas, de la secularización de la sociedad moderna, y porque tampoco está sola entre sus muchas y variadas etiologías.

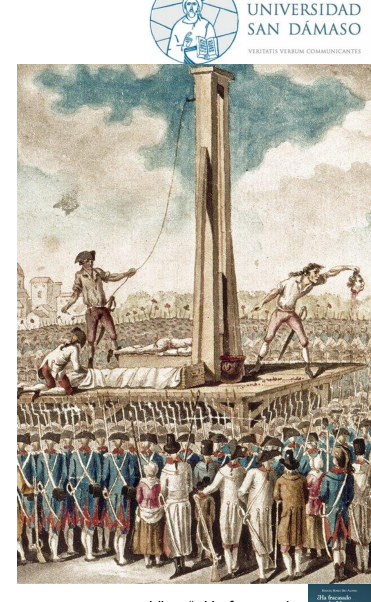


Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 45-69.



#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- La tesis clásica de la secularización parte de que la modernización -debida a fenómenos tan divergentes como
  - el de la caída del Antiguo régimen a partir de la Revolución Francesa y su pensamiento ilustrado,
  - el auge del conocimiento científico y el desarrollo de la tecnología,
  - la reforma protestante,
  - la transición de una sociedad agraria a una industrial y postindustrial,
  - la urbanización de las grandes ciudades,
  - el crecimiento del Estado del bienestar, etc.-
- conducirán, con una especie de necesidad interna, a la desaparición de la religión.
- Se trata de una consideración antagónica entre religión y secularización, tanto histórica (separada por un antes y un después), como ideológica (separada por el paso de lo irracional a lo racional).
- Inseparables del surgimiento de las llamadas ideologías (sentido peyorativo) de progreso (marxismo, nacionalismo, fascismo) que desembocaron en los totalitarismos modernos.



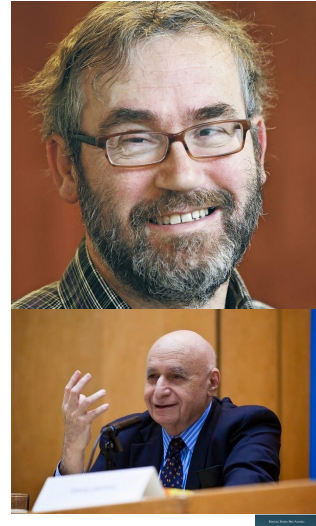
Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 45-69.

#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- Según el profesor Guido Vanheeswijck, profesor de la Universidad de Amberes, la tesis clásica de la secularización se ha vuelto controvertida en las últimas décadas (revolución iraní, caída del muro de Berlín, auge de la nueva derecha cristiana en Europa y en América, etc...).
- No se cuestiona tanto la correlación entre modernización y secularización (Peter Berguer), como el resultado final: extinción o privatización de la religión.
- A partir de los años 70 y 80 la "venganza de los hechos" cuestiona estas teorías. El mismo Berger corrigió sus postulados:

La idea según la cual vivimos en un mundo secularizado es falsa. El mundo de hoy (...) es tan furiosamente religioso como siempre lo ha sido; incluso lo es en mayor medida en determinados lugares. Esto significa que todo un conjunto de trabajos estampillados por los historiadores y los sociólogos como teoría de la secularización son, en lo esencial, erróneos (...) La idea es simple: la modernización conduce de forma ineluctable al ocaso de la religión, tanto en la sociedad como en la conciencia de los individuos. Pues bien, es esta idea clave la que se ha revelado errónea.





Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 45-69.

#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- Esto no invalida, **reconoce también Berger**, que se haya desarrollado un proceso secularizador en Europa y en todo el ámbito occidental,
- pero muy centrado en lo que él llama la "élite globalizada", capaz de generar una "subcultura internacional" constituida por élites con una educación superior formados en los valores progresistas heredados del Siglo de la Luces:

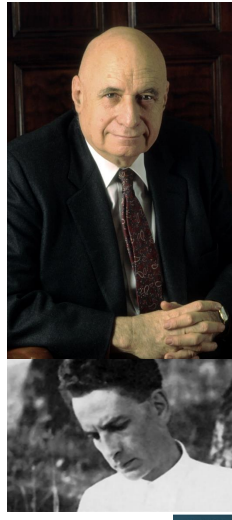
Aunque son miembros no muy numerosos, son muy influyentes y controlan las instituciones, que producen las definiciones oficiales de la realidad

- en el sistema educativo,
- en los medios de comunicación de masas
- y en la cúpula del Estado.

Son muy similares entre sí de forma llamativa en el mundo entero, como se ha comprobado desde hace mucho tiempo (aunque los protagonistas de esta cultura apenas se encuentran en el mundo musulmán).

 Para Karl Löwith (discípulo de Heidegger), la modernización sería una "secularización ilegítima" del cristianismo, que habría abierto la Caja de Pandora: la esperanza cristiana se aplica a este mundo, derivando en la idea de progreso, matriz de la que se alimenta la modernidad.





Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 45-69.

#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- ¿Existe o no existe, entonces, el fenómeno de la secularización?
- Claro que existe. Pero es mucho más complejo que lo en un principio se creyó que era, y desde luego su significado depende de su relación con la modernidad.
- Basta con recordar cuales fueron los tres grandes valores propiciados por la Ilustración francesa, que forjaron los fundamentos éticos de todas las constituciones democráticas desde el siglo XIX hasta nuestros días, y el armazón ético de la modernidad.
- Estos valores, los de la libertad, la igualdad y la fraternidad son ideas que nadie pone en duda en la cultura occidental provienen del cristianismo.
- La ilustración las substrae de su raíz evangélica para proponerlas como valores laicos, como "sarmientos sacados de la vid" (Jn.15, 1-8).
- Como explicaba Chiara Lubich, fundadora del Movimiento de los Focolares, "tras la Revolución francesa y hasta nuestros días, la libertad y la igualdad se han ido desarrollando como verdaderas categorías políticas, algo que no sucedió con la tercera pata del trinomio: la fraternidad".





Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 45-69.



### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- No es lo mismo justificar una fraternidad universal basada en la común dignidad humana, que creer que tanto esa dignidad es un don de Dios y que, siendo Padre de toda la humanidad, nos hace todos hermanos. Los papas contemporáneos lo hay explicado claramente:
- San Juan Pablo II explicaba que, "si no se reconoce la verdad trascendente, triunfa la fuerza del poder, y cada uno tiende a utilizar hasta el extremo los medios de que dispone para imponer su propio interés o la propia opinión, sin respetar los derechos de los demás. La raíz del totalitarismo moderno hay que verla, por tanto, en la negación de la dignidad trascendente de la persona humana, imagen visible de Dios invisible y, precisamente por esto, sujeto natural de derechos que nadie puede violar: ni el individuo, el grupo, la clase social, ni la nación o el Estado. No puede hacerlo tampoco la mayoría de un cuerpo social, poniéndose en contra de la minoría".



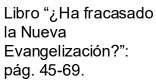


#### ¿Secularización, post-secularización, o postsecularidad?

- Sobre esta cuestión Benedicto XVI recordaba a los diputados del Parlamento Federal de Alemania como el gran teórico del positivismo jurídico, Hans Kelsen, abandonó el dualismo de ser y de deber, por la que las normas jurídicas se justifican éticamente en sí mismas (deber), sin tener que recurrir a un fundamento objetivo en la realidad natural (ser).
- Al final de su vida, en cambio, defendió que "las normas podían derivar solamente de la voluntad, que la naturaleza sólo podría contener en sí normas si una voluntad hubiese puesto estas normas en ella". Y reconocía que "esto supondría un Dios creador, cuya voluntad se ha insertado en la naturaleza", y que "discutir sobre la verdad de esta fe es algo absolutamente vano".
- "¿Lo es verdaderamente?", se preguntaba el Papa Ratzinger,
   "¿Carece verdaderamente de sentido reflexionar sobre si la razón objetiva que se manifiesta en la naturaleza no presupone una razón creativa, un Creator Spiritus?"







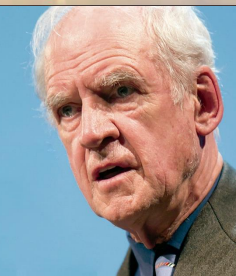


#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- Forma parte de la evolución de la modernidad lo que los sociólogos defienden como la evolución de la secularización a la post-secularización:
  - Que la secularización se dirige más a un cambio de concebir la presencia de lo religioso-cristiano en la sociedad, que a su desaparición.
  - Y que la secularización no puede entenderse a sí misma, no puede entender los pilares de la construcción de la sociedad secular, sin reconocer la vinculación histórica de estos pilares de la modernidad con la tradición cristiana y su concepción del hombre y del mundo.
  - Para Charles Taylor, el filósofo canadiense que forjo el concepto de "modernidad", no podemos hablar de una historia lineal, sino más bien en zigzag:
    - Si decimos que ahora vivimos en una era secular o en "marco inminente", donde cualquier referencia a lo transcendente resulta sospechosa, obviamos que en realidad no podemos hablar de una "historia de sustracción" lineal.
    - Más bien hay que entender que los cambios sociales no se producen sólo por razones intelectuales, sino que tiene que ver también con el cambio de los "imaginarios sociales" de la gente.







Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 45-69.



#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- En realidad, tanto el alemán Jürgen Habermas (que acuño el concepto post-secular), como el canadiense Charles Tylor defienden que una sociedad secular nunca ha estado completamente desprovista de religión.
- En todo caso, tanto si se designa nuestra época contemporánea como "secular" o como "post-secular", la creciente sensibilidad por la complejidad del concepto de secularización en el mundo occidental se intensifica aún más, cuando se traslada a las religiones no cristianas y a otras zonas del mundo,
- donde las tensiones sociológicas entre religión y Estado, secularismo y democracia, o las filosóficas entre trascendencia e inmanencia, han tomado una forma completamente diferente.



#### ¿Secularización, post-secularización, o post-secularidad?

- Estos cuestionamientos coinciden en Vanheeswijck con varias conclusiones a tener en cuenta a la hora de preguntarnos si vivimos en un tiempo de secularización o de postsecularización:
  - 1. La definición de lo secular y su relación con lo religioso son tan disputados ahora como siempre, y el alcance del debate es probablemente más amplio que nunca.
  - 2. Sólo el tiempo dirá si este periodo de contestación marca el comienzo de una era post-secular o simplemente un periodo de reflujo secular y flujo religioso.
  - 3. La religión y el cristianismo no se han extinguido en la era secular; se han transformado y transfigurado.
  - 4. Nos encontramos en el espacio abierto de un nuevo paisaje espiritual, donde los vientos soplan desde todas las direcciones.
  - 5. De pie en ese espacio abierto, aparece la fragilidad que todos nosotros, creyentes y no creyentes, estamos experimentando.
  - 6. Dado que esa experiencia forma parte de nuestra época, como condición básica de las formas contemporáneas de creencia, los cristianos -que habitan en un entorno mayoritariamente encarnado- están invitados a inventar lenguajes más sutiles para poder captar algo del misterio, cada vez más lejano, del *Dios histórico*, es decir, del misterio de su Dios encarnado.
  - 7. En este sentido, la sociedad laica en la que vivimos actualmente podría resultar ser una bendición disfrazada.









- ¿Vivimos entonces en un tiempo de "secularización", en un tiempo de post-secularización", o en una sociedad "post-secular"?
- O, dicho de otro modo: ¿partimos de una situación de secularización o de una situación de post-secularización?
- Podemos reconocer que,
  - aunque estemos realmente en un escenario distinto al imaginado por los primeros sociólogos de la secularización,
  - aunque estemos de hecho en una etapa diferente, no sólo post-moderna, sino también post-secular,
- en este paso del secularismo por la historia, al menos, de todas todas, en nuestro contexto cultural occidental, no nos libramos, y podemos decir que en cierto modo gracias a Dios, de una "cultura secularizada".





- El Cardenal **Joseph De Kesel**, arzobispo de Bruselas, nos platea algunas preguntas:
  - ¿Cómo se convirtió el cristianismo en la religión cultural de Occidente? En otras palabras: ¿cómo se convirtió Occidente en cristiano?
  - ¿Y cómo perdió este estatus? ¿Por qué Occidente dejó de ser una cultura religiosa para convertirse en una cultura secularizada?
- En todo caso, para él es preferible una cultura secularizada a una cultura religiosa en la que una creencia se impone a toda la cultura. La cultura secularizada es una cultura de tolerancia y de respeto a la alteridad del otro.
- Por otro lado, hay que decir no a la privatización de la religión. La secularización puede radicalizarse en laicismo marginando la religión. No se le reconoce ninguna relevancia social. Un cristianismo privatizado es un contrasentido: el Evangelio nos llama a trabajar con todas las personas de buena voluntad para construir una sociedad más humana y fraterna.
- Y de estos dos extremos, posturas radicales y excluyentes, habría que huir para encontrar la respuesta al desafío de la evangelización hoy.







- La reflexión del Cardenal De Kasel resulta por tanto enriquecedora a la hora de distinguir entre "sociedad secularizada" o "cultura secularista".
- Viviríamos entonces en una sociedad post-secularista que se reconoce así misma en una cultura secularista.
- Pero la reflexión del Cardenal De Kasel se antoja especialmente interesante a la hora de abordar la cuestión de la evangelización en esta sociedad y en esta cultura.
  - El punto de partida es claro: la misión es la razón de ser de la Iglesia. Pero la cuestión no es si debemos anunciar el Evangelio.
  - La cuestión es cómo hacerlo en una cultura en la que el pluralismo, la tolerancia y el respeto al otro son valores fundamentales que debemos compartir, y que debimos compartir siempre, no sólo ahora que cuentan con cierta carta de ciudadanía.
  - La cuestión del cómo es de suma importancia: el anuncio del Evangelio no se refiere sólo a su contenido, sino también a su método.









- La reflexión del Cardenal De Kasel resulta por tanto enriquecedora a la hora de distinguir entre "sociedad secularizada" o "cultura secularista".
- Viviríamos entonces en una sociedad post-secularista que se reconoce así misma en una cultura secularista.
- Pero la reflexión del Cardenal De Kasel se antoja especialmente interesante a la hora de abordar la cuestión de la evangelización en esta sociedad y en esta cultura.





- El punto de partida es claro: la misión es la razón de ser de la Iglesia. Pero la cuestión no es si debemos anunciar el Evangelio.
- La cuestión es *cómo* hacerlo en una cultura en la que el pluralismo, la tolerancia y el respeto al otro son valores fundamentales que debemos compartir, y que debimos compartir siempre, no sólo ahora que cuentan con cierta carta de ciudadanía.
- La cuestión del cómo es de suma importancia: el anuncio del Evangelio no se refiere sólo a su contenido, sino también a su método.



¿Crisis o catarsis en el cristianismo europeo?

El teólogo checo monseñor Tomas Halík (1948-) se pregunta: ¿A qué desafíos se enfrentan los cristianos en la Europa de hoy? ¿Poseen las iglesias cristianas la suficiente vitalidad, convicción y poder de sanación para poder ayudar a hacer frente a lo que hoy amenaza a Europa: el auge del populismo? ¿O el dicho Medice, cura te ipsum se aplica a nuestras iglesias?

Hasta en medio de un país tan descreído como Chequia se puede encontrar en el campus universitario de Praga una parroquia llena de jóvenes todos los domingos por la noche. Lo que algunos consideraron como una euforia temporal después de la caída del comunismo, parece no sólo haber perdurado, sino incluso haber crecido durante los últimos 30 años. Durante estos años más de dos mil jóvenes, en su mayoría universitarios, han recibido los sacramentos de la iniciación y han surgido aquí varias vocaciones sacerdotales y religiosas. Cada dos años muchas personas comienzan el exigente camino hacia el bautismo o la confirmación, la mayoría de ellas habiendo crecido en familias ateas.









#### ¿Crisis o catarsis en el cristianismo europeo?

#### ¿Un milagro? Algo extraordinario, pero posible, explica Thomas Halík:

- Todo esto es posible sólo cuando entendemos que la evangelización no es un adoctrinamiento sino una inculturación.
- Es posible cuando no libramos guerras culturales con el mundo que nos rodea, sino cuando nos esforzamos por comprender la cultura de nuestro tiempo y las preguntas que se hacen las personas que nos rodean.
- Es posible cuando no nos esforzamos por ser los dueños de toda la verdad. Reconocemos que no tenemos el monopolio de las respuestas correctas.
- Es posible cuando presentamos la fe como un camino de búsqueda, no como una ideología.
- Es posible cuando estamos dispuestos a acompañar a las personas, especialmente a los jóvenes, en su itinerario y convertirnos en buscadores para los que buscan, y en cuestionadores para los que preguntan.





#### ¿Crisis o catarsis en el cristianismo europeo?

#### Es más, explica Thomas Halík:

- Todo esto es posible cuando tenemos el valor de negar y amortiguar el deseo de respuestas fáciles a preguntas complicadas, el deseo de un mundo en blanco y negro, de certezas inexorables e inquebrantables.
- Todo esto es posible cuando no ofrecemos certeza, sino el valor para entrar en la nube del misterio y vivir con las preguntas abiertas y las paradojas de la vida".
- Y es que, en tiempos de post-verdad conviene recordar que Jesús no contestó a Pilato sobre la pregunta sobre la verdad con palabras.
- El mismo era la respuesta. La verdad que deja de ser el camino y se aleja de la vida no es real.



UNIVERSIDAD

SAN DÁMASO

Libro "¿Ha fracasado la Nueva Evangelización?": pág. 45-69.

# UNIVERSIDAD SAN DÁMASO VERITATIS VERBUM COMMUNICANTES

#### ¿Crisis o catarsis en el cristianismo europeo?

#### Ciertamente, nos recuerda monseñor Halík:

- La situación actual de la Iglesia en Europa es muy grave.
- La polarización dentro de la Iglesia se asemeja a la situación anterior a la Reforma, ante el gran cisma del cristianismo occidental.
- Y la caída de las instituciones eclesiásticas se asemeja a la situación posterior a la Revolución Francesa.
- Las iglesias, monasterios y seminarios están quedando vacíos, los edificios de la iglesia están siendo cerrados, vendidos y reutilizados.
- Pero culpar de todos los problemas de la Iglesia de hoy al proceso de secularización y ver la secularización como un enemigo externo sería un error.
- Los representantes de la Iglesia que buscan a un culpable externo -y hablan del devastador tsunami del secularismo- ofrecen un diagnóstico falso.
- No aprecian lo profundamente entrelazados que están el cristianismo y la secularización, que la secularización es el hijo no deseado del cristianismo y que no sólo representa una crisis peligrosa sino también una catarsis, una crisis como una oportunidad para purificar y profundizar la fe.





#### ¿Crisis o catarsis en el cristianismo europeo?

Para el profesor Halík la llamada a "una nueva evangelización" suena casi ridícula e hipócrita si no va precedida y seguida de un deseo honesto de sanar a la Iglesia misma. En un sistemático recorrido por su historia moderna y contemporánea considera que la Iglesia no ha sabido estar a la altura de los desafíos ni de la ilustración moderna del siglo XVIII, ni de la revolución social del siglo XIX, ni de la revolución cultural del siglo XX.

#### Recodaba el profesor Halík las famosas palabras del Papa Francisco al respecto:

En el Evangelio es bello el texto que habla del pastor que, cuando vuelve al redil, se da cuenta de que le falta una oveja; deja las noventa y nueve y va a buscarla. Va a buscar una. Pero nosotros tenemos una ¡nos faltan las noventa y nueve! Tenemos que salir, tenemos que ir a buscarlas. En esta cultura, digamos la verdad, tenemos solo una, somos minoría. Y ¿no sentimos el fervor, el celo apostólico de salir y buscar a las otras noventa y nueve? Tenemos una y nos faltan 99, salgamos a buscarlas, pidamos la gracia de salir a anunciar el evangelio. Porque es más fácil quedarse en casa con una sola oveja, peinarla, acariciarla. Pero a todos nosotros el Señor nos quiere pastores y no peinadores.







#### ¿Crisis o catarsis en el cristianismo europeo?

#### Para Halík esta es la situación del cristianismo en la Europa de hoy:

- La tarea principal de la Iglesia hoy en día es buscar a esos 99 descarriados.
- Muchos de los que perdieron la confianza en la Iglesia no se convirtieron en ateos sino en buscadores, se convirtieron en parte de una gran familia de buscadores, los que probablemente representan el mayor segmento de europeos (además de los ateos -los que son religiosamente indiferentes).
- El futuro de la Iglesia depende de su capacidad para comunicarse con los buscadores, de conectar con sus inquietudes y preguntas, recordando que, como decía el filósofo **Martin Heidegger**, cuestionar es la devoción del pensar.
- Para la mayoría de los europeos, Dios ya no es un Dios evidente, sino que se ha convertido en un Dios extraño y desconocido. Me he preguntado si esto no representa una gran oportunidad para el cristianismo que hasta ahora no se ha aprovechado.







